IPP - Colloque Le pacifisme au XXIe siécle

Dijon, Université de Bourgogne - 14 et 15 novembre 2024

Contribution d’Alain REFALO
Enseignant, Centre de ressources sur la non-violence, Porte-parole du Mouvement pour une

Alternative Non-violente (MAN)

Pacifisme et non-violence

Introduction

Vouloir traiter des liens entre pacifisme et non-violence, c’est s’interroger
sur ce qui les différencie et sur ce qui les rapproche. Mon propos ne sera pas neutre,

ni distant, puisque je parle a partir de la grille de lecture de la non-violence politique.

Dans cette contribution, je commencerai par préciser ce que la non-
violence peut dire de deux notions qui sont au cceur de notre sujet : la guerre et la
paix. C’est a partir de ces prémices qu’il me semble possible d’articuler une réflexion

sur le pacifisme et la non-violence.

Dans un deuxieme temps, je soulignerai, toujours du point de vue de la
non-violence, quelles sont les limites du pacifisme traditionnel et pourquoi il n’a pas

toujours été en mesure d’avoir une prise sur les événements.

Puis, j’élargirai mon propos en développant ce que j’appellerai les rapports
contrariés entre le pacifisme et la non-violence, d’une part en convoquant le
positionnement de quelques personnages historiques, et d’autre part en montrant que

le refus de la guerre doit s’accompagner de la recherche d’une alternative a la guerre.

Enfin, je terminerai par quelques pistes pour rapprocher les deux notions et



explorer ce que pourrait étre un « pacifisme non-violent » pour notre siecle.

De la guerre et de la paix

Premiére réflexion : La guerre n’est pas la continuation de la politique par
d’autres moyens, elle constitue une rupture avec les moyens classiques de la
politique, a savoir le dialogue, la négociation, la gestion pacifique des conflits de la
cité. La politique en démocratie, tant par ses moyens que par ses fins, est opposée au
recours a la violence, puisque la violence signifie I’échec de la politique. Le but du
politique est bien de concourir a la pacification de la vie en société. Ainsi, les lois de
la guerre et celles de la politique sont antinomiques. A partir du moment ou la guerre
est déclarée, la politique s’interrompt et nous entrons dans le regne de la violence

instrumentale des moyens de la guerre.

Deuxieme réflexion : Il n’existe pas de « guerre juste ». La cause qui
justifie la guerre peut étre juste, mais les moyens de la guerre, c’est-a-dire les
destructions, les bombardements de civils, le déchalnement des armes meurtrieres
toujours plus sophistiquées et puissantes, tous ces moyens ne sont jamais justes, car
ils sement la terreur, la désolation, la mort avec des victimes toujours plus
nombreuses. Le concept de « guerre juste » ne peut avoir sa place que dans une
culture de la violence qui considere que tous les moyens sont bons, légitimes et
nécessaires pour atteindre un objectif, pour défendre une cause, qu’elle s’appelle la
patrie, la démocratie, ou méme la paix. La guerre est une folie meurtriere, un

immense malheur, une tragédie irréparable que rien ne peut justifier.

Troisieme réflexion : la guerre rime avec déshumanisation. La guerre
entraine aussi une forme de déshumanisation des soldats enrolés, entrainés,
instrumentalisés pour commettre des actes qu’en temps normal la raison réprouve. On
pense faire la guerre pour défendre une noble cause, mais dans les faits on tue, on

massacre, et on finit par s’y habituer. On ne sort pas indemne de la violence que 1’on



inflige aux autres pendant la guerre. Combien de soldats revenus de la guerre
désormais incapables de mener une vie normale du fait de symptomes post-
traumatiques ou/et de blessures physiques définitives ? Et combien de suicides ? La
guerre est illégitime car elle est contraire a la nature profonde de I’homme. Elle est un

suicide collectif.

Quatrieme réflexion : La paix n’est pas le contraire de la guerre, elle n’est
pas un état de « non guerre ». La paix est un accord entre deux parties pour cesser les
hostilités et définir les modalités d’une coexistence commune pacifique.
Fondamentalement, la paix n’est pas un état, mais une action constructive qui releve
de la volonté humaine. La paix est toujours fragile et nécessite une vigilance et une

action résolue pour prévenir les risques de guerre.

Cinquieme réflexion : La paix a besoin de la justice. L’absence de guerre
n’est pas suffisante pour étre en paix. Dans un régime totalitaire, la « paix » et
« ’ordre » regnent, mais I’injustice et 1’oppression sont la norme. Ce qui porte
atteinte a la paix, c’est précisément tout ce qui porte atteinte a la dignité humaine. Pas
de paix sans justice. La premiere tache d’une politique de paix, c’est d’instaurer la
justice par le biais d’institutions démocratiques qui garantissent 1’égalité des droits et

le respect des libertés.

Sixieme réflexion : La paix est un combat. La paix dans la justice et la
liberté, si elle est un droit de la personne humaine, sera toujours un droit a conquérir,
tant les valeurs qui la fondent sont fragiles et sont mises en cause par des idéologies
de la violence, de 1’exclusion, de la discrimination qui continuent a prospérer. Le

combat pour la paix est un éternel combat.

Les insuffisances du pacifisme traditionnel

Ces premiéres réflexions et définitions sur la guerre et la paix, du point de



vue de la grille de lecture de la non-violence, nous amenent a pointer du doigt les

insuffisances du pacifisme « traditionnel », qu’il soit « absolu » ou « conditionnel ».

Lorsque les partisans du pacifisme considerent que la guerre est le plus
grand des maux, ils risquent de concevoir la paix, en tant qu’absence de guerre,
comme un absolu. Ce faisant, ils pourraient s’accommoder d’une paix sans justice et
sans liberté. Le pacifisme absolu s’enferme alors dans une posture moraliste,
dénoncant certes avec raison les horreurs de la guerre, mais sans prise sur les
événements. Il préte ainsi le flanc a la critique de ceux qui considerent les pacifistes

comme des utopistes dangereux qui cautionnent les oppressions et les injustices.

Un autre élément de faiblesse du pacifisme est de considérer que les armées
et les armements sont les premiers facteurs de guerre, oubliant que ce sont les
idéologies nationalistes, religieuses, impérialistes et capitalistes, principalement, qui
sont sources de guerre. Le désarmement, s’il est souhaitable pour abaisser les
tensions et les risques de guerre, n’est pas suffisant pour éradiquer la guerre de

I’histoire. Il importe de s’attaquer aux racines de I’émergence des guerres.

Le pacifisme « conditionnel », tout en condamnant la guerre, considere
qu’il existe des situations historiques ou la nécessité de la guerre s’impose pour
résister a une agression extérieure. Ce pacifisme la est proche de la doctrine de la
« guerre juste », au nom de la défense de la cause juste. Les tenants de ce pacifisme
auront alors bien du mal a faire comprendre que le recours a la guerre est un moindre
mal, alors que les arguments pour combattre le mal de la guerre ont été auparavant

déployés avec vigueur.

Quil soit « absolu » ou « conditionnel », le pacifisme procede trop souvent
d’une vision idéaliste de I’histoire. En faisant 1’éloge du droit, du dialogue, de la
confiance, de 1’amitié et de la réconciliation entre les peuples pour résoudre les

conflits internationaux, le discours pacifiste semble ignorer les rapports de force qui



régissent les conflits.

La grande faiblesse du pacifisme, malgré ses mérites et ses vertus, est de ne
pas proposer d’alternatives pour défendre la liberté et la justice lors des conflits. Le
pacifisme traditionnel a ainsi été dans 1’incapacité d’avoir une réelle prise sur les
événements. Et il s’est retrouvé largement stigmatisé par 1’idéologie dominante, mais
aussi par des philosophes, et non des moindres, comme Simone Weil. Les partisans
du militarisme utilisent d’ailleurs souvent Les accords de Munich de 1938 comme
insulte supréme pour dénigrer ceux qui défendent le non recours a 1’escalade

militaire. Tout débat est alors bloqué.

Les rapports contrariés entre le pacifisme et la non-violence

J’en viens maintenant a ce que j’appelle, les rapports contrariés entre le
pacifisme et la non-violence, méme si les premieres réflexions montrent déja des
nuances et des différences entre les deux notions. Il est un fait que le pacifisme et la
non-violence ont rarement fait cause commune. L’histoire nous apporte quelques

éléments de réponse.

Si nous écoutons le fondateur de la non-violence contemporaine, Gandhi,
on pourrait le classer dans la catégorie des « pacifistes conditionnels ». Lorsque
Gandhi écrit qu’il préférerait que 1’Inde eut recours aux armes contre 1’empire
britannique plutot que de voir son peuple humilié et martyrisé sans réagir, il
cautionne une forme de « guerre juste ». « Si le choix n’était qu’entre la violence et la
lacheté, dit encore Gandhi, je conseillerais la violence ». Toutefois, on oublie trop
souvent la suite de sa réflexion : « Mais je n’en crois pas moins que la non-violence
est supérieure a la violence ». Et tout le mérite de Gandhi a été justement de montrer
qu’il existait une alternative non-violente a la résistance armeée et a la guerre de

libération.



Ce qui est certain, c’est que Gandhi récuse tout pacifisme absolu. Lui-
méme a d’ailleurs participé a plusieurs conflits armés sans étre toutefois un
combattant. Il a constitué une unité d’ambulanciers qui a aidé les Britanniques dans la
guerre des Boers (1899-1902) ; en 1918, il a soutenu 1’ Angleterre en organisant une
campagne de recrutement pour I’armée indienne ; enfin, méme s’il a condamné les
Accords de Munich et le recours a la guerre au nom du principe de non-violence, il a
tout fait pour éviter de géner I’effort de guerre britannique contre Hitler entre 1939 et

1942.

Un autre repere historique est Romain Rolland. Comme vous le savez, il a
été I’un des plus fervent défenseur de la cause de la paix en 1914 et est devenu de ce
fait I’une des plus importantes personnalités pacifistes de son époque. Lorsqu’il se
met a I’écoute de Gandhi, en 1924, et qu’il publie une biographie du leader indien,
Romain Rolland s’attache a distinguer la non-violence du pacifisme. Du moins,
Romain Rolland veut se démarquer d’un certain pacifisme qui ignore la réalité des
conflits, ce qu’il appelle le « pacifisme passif », pour mieux faire valoir la force de

’action non-violente, qui est tout le contraire de la passivité.

Cependant, et nous sommes au cceur des dilemmes qui ont souvent traversée
les militants de la non-violence dans I’histoire, Romain Rolland constate, dans les
années 30, que I’Europe n’a pas voulu préter attention a cette forme nouvelle de
combat (et a cet égard, il en veut a ses amis pacifistes). Il affirme alors que I’Europe
se trouve a ce moment-la dans la nécessité de tout faire pour combattre le fascisme et
le nazisme. A regrets, et tout en gardant la non-violence de Gandhi en haute estime, il
considere que I’Europe n’a pas d’autres choix que les moyens de la violence et la

guerre pour lutter contre I’impérialisme et le fascisme.

Ce dilemme demeure encore aujourd’hui. Lorsque les Etats investissent
dans les seuls moyens de la violence armée et de la guerre pour protéger la nation

d’une agression extérieure, seuls ces moyens sont opérationnels quand 1’agression



survient. Le militant pacifiste et le militant non-violent sont alors tous les deux
confrontés a une tension morale extréme issue de ce dilemme : soit soutenir la guerre
pour ne pas cautionner une injustice, mais au risque de trahir ses propres valeurs et
convictions, pacifistes ou non-violentes ; soit refuser le choix de la guerre sans avoir
la possibilité de soutenir une alternative opérationnelle pour combattre efficacement
I’agression, et ce faisant se sentir moralement complice d’une injustice flagrante.
C’est dans ce dilemme que nous sommes actuellement, notamment par rapport a la

guerre en Ukraine.

Dans les rapports contrariés entre la non-violence et le pacifisme, il y a une
critique fondamentale émise par les partisans de la non-violence a I’encontre du
pacifisme traditionnel. Cette critique peut se résumer en une formule : Les discours
contre la guerre, les discours pour le désarmement, aussi nécessaires soient-ils, sont
insuffisants et inopérants parce qu’ils oublient un point fondamental, a savoir que
« la guerre ne mérite pas seulement une condamnation, elle exige une alternative' »
(Jean-Marie Muller). De la méme maniere que la non-violence, qui dit non a la
violence, propose et met en ceuvre des stratégies d’action non-violente pour lutter
contre les injustices et les oppressions, le non a la guerre doit s’accompagner de la
mise en ceuvre d’« équivalents fonctionnels de la guerre » qui permettent aux peuples
de résister contre les oppressions et aux nations de se défendre contre des agressions

militaires.

La guerre nécessite une alternative

La philosophie politique de la non-violence estime en effet cohérent et
responsable de penser et concevoir des alternatives opérationnelles et crédibles a la
guerre classique pour défendre et promouvoir la paix dans la justice. Quelles sont ces

alternatives ?

1 Jean-Marie Muller, Dictionnaire de la non-violence, Ed. Du Relié, 2005, p. 266.



La premiere est ce que nous appelons la défense civile non-violente. Le
militant de la non-violence soucieux de préserver et batir la paix avec des moyens
justes a conscience qu’il ne peut se dérober face a ses responsabilités en matiere de
défense. Depuis les années 50, et pendant plus de quarante ans, de nombreux
universitaires, mais aussi des militants de la non-violence, ont réalisé, a partir des
études de cas de résistance civile dans I’histoire, des travaux de recherche sur une
forme de défense alternative a la défense armée, basée sur les moyens de 1’action
non-violente. La défense civile non-violente est une politique de défense qui met en
place et si besoin met en ceuvre des moyens de résistance civile pour empécher un
agresseur éventuel d’atteindre ses objectifs militaires, politiques, idéologiques et
économiques. Cette réflexion sur cette forme de défense, était en veille depuis le
début des années 90, elle redevient d’actualité a la faveur de la guerre en Ukraine.
Signalons que de nombreux gouvernements en Europe, dans les années 60, 70 et 80
se sont intéressés a la défense civile non-violente, ont commandé des études et ont
envisagé de mettre en place des mesures de défense civile non-violente, en

complément de la défense militaire.

La seconde alternative se nomme [’intervention civile de paix, qui a émergé
depuis le début des années 90. Des groupes de civils non armés interviennent au sein
de pays en conflit en mettant en ceuvre, généralement sous mandat international, des
missions et des actions d'observation, d'interposition, de médiation et de protection en
vue de favoriser le dialogue entre les parties en conflit et de rétablir, sauvegarder ou
maintenir la paix. L'intervention civile peut étre considérée comme une alternative a
l'intervention militaire ; elle favorise I'émergence et la mise en place de solutions
politiques aux conflits. Elle repose sur la formation d'équipes de civils au sein
d'Organisations Non Gouvernementales. Aujourd'hui, elle privilégie surtout la
protection non armée des civils, menacés dans leur pays par des conflits armés, avec

l'appui des acteurs de paix locaux.

La valorisation et la promotion de ces alternatives a la guerre, a la défense



armée et a ’intervention militaire apporte de la crédibilité a la lutte pour la paix en
montrant que la violence et la guerre ne sont pas une fatalité. Elles soulignent qu’il
est temps désormais d’investir dans d’autres moyens, d’autres méthodes pour

construire durablement la paix sur des bases solides.

Vers un pacifisme non-violent ?

Pour terminer cette contribution, je voudrais m’attacher a réfléchir aux
convergences entre le pacifisme et la non-violence, et aux possibilités de
rapprochement entre les deux notions, qui pourraient aboutir a ce que 1’on pourrait

nommer un « pacifisme non-violent » ou un « pacifisme actif et non-violent ».

Les convergences existent déja : les partisans du pacifisme et de la non-
violence dénoncent les guerres, luttent contre les guerres, se mobilisent contre la
course aux armements et les ventes d’armes, et sont favorables a des réglements

pacifiques des conflits par les voies du dialogue et de la médiation.

Il y a donc une base commune qui doit amener les uns et les autres au
dialogue et a I’action. En revisitant les insuffisances historiques du pacifisme, tout en
valorisant sa dimension éthique, en considérant les apports de la stratégie non-
violente pour combattre les injustices, tout en reconnaissant la faiblesse numérique de
ses partisans, les uns et les autres pourraient s’engager dans la voie d’un dialogue
constructif et d’un rapprochement idéologique et pratique entre les mouvements

pacifistes et les mouvements non-violents.

Un « pacifisme actif et non-violent » pourrait ainsi émerger sur des bases

claires dont voici quelques contours :

- Résistance a la guerre, mais lutte également contre les causes structurelles

et idéologiques des guerres et la nécessité de changer les structures politiques,



10

économiques et sociales qui produisent de la violence et sont sources de guerres.

- Reconnaissance de la nécessité du conflit et de I’existence des rapports de
force sur le plan international, ce qui implique de prendre en compte le role des
populations et des sociétés civiles dans les mobilisations pour la paix.

- Engagement pour la paix, le désarmement et le transarmement par des
campagnes non-violentes qui valorisent aussi les alternatives a la guerre, a la défense
armeée et aux interventions militaires.

- Lutte pour la réduction des dépenses d’armement en mettant en avant la
nécessité de reconvertir progressivement 1’industrie de guerre, d’investir dans les
services publics (éducation, santé), et d’investir dans la lutte contre le réchauffement
climatique et pour la transition écologique.

- Soutien aux objecteurs de conscience et aux réfractaires au service
militaire et a la guerre partout dans le monde, car ils sont « les pionniers d’un monde
sans guerre » (Einstein).

- Promotion d’une culture de la paix et de la non-violence, notamment par
I’éducation, en s’appuyant sur les résolutions onusiennes de ces dernieres décennies.
Ce dernier point est essentiel car il permet d’infuser largement, y compris dans les
institutions, 1’idée essentielle que la paix se prépare avec les moyens de la paix des le

plus jeune age. Si vis pacem para pacem.

Voici donc quelques éléments permettant de penser un nouveau pacifisme
pour le XXI° siecle, un « pacifisme actif, non-violent et positif », susceptible de
mobiliser massivement et surtout d’étre efficace dans une période lourde de menaces

pour notre avenir commun et notre vivre ensemble.



