
1

IPP - Colloque Le pacifisme au XXIe siècle 

Dijon, Université de Bourgogne - 14 et 15 novembre 2024

Contribution d’Alain REFALO

Enseignant, Centre de ressources sur la non-violence, Porte-parole du Mouvement pour une

Alternative Non-violente (MAN)

Pacifisme et non-violence

Introduction

Vouloir traiter des liens entre pacifisme et non-violence, c’est s’interroger

sur ce qui les différencie et sur ce qui les rapproche. Mon propos ne sera pas neutre,

ni distant, puisque je parle à partir de la grille de lecture de la non-violence politique.

Dans  cette  contribution,  je  commencerai  par  préciser  ce  que  la  non-

violence peut dire de deux notions qui sont au cœur de notre sujet :  la guerre et la

paix. C’est à partir de ces prémices qu’il me semble possible d’articuler une réflexion

sur le pacifisme et la non-violence.

Dans un deuxième temps, je soulignerai,  toujours du point de vue de la

non-violence, quelles sont les limites du pacifisme traditionnel et pourquoi il n’a pas

toujours été en mesure d’avoir une prise sur les événements. 

Puis, j’élargirai mon propos en développant ce que j’appellerai les rapports

contrariés  entre  le  pacifisme  et  la  non-violence,  d’une  part  en  convoquant  le

positionnement de quelques personnages historiques, et d’autre part en montrant que

le refus de la guerre doit s’accompagner de la recherche d’une alternative à la guerre.

Enfin, je terminerai par quelques pistes pour rapprocher les deux notions et



2

explorer ce que pourrait être un « pacifisme non-violent » pour notre siècle.

De la guerre et de la paix 

Première réflexion : La guerre n’est pas la continuation de la politique par

d’autres  moyens,  elle  constitue  une  rupture  avec  les  moyens  classiques  de  la

politique, à savoir le dialogue, la négociation, la gestion pacifique des conflits de la

cité. La politique en démocratie, tant par ses moyens que par ses fins, est opposée au

recours à la violence, puisque la violence signifie l’échec de la politique. Le but du

politique est bien de concourir à la pacification de la vie en société. Ainsi, les lois de

la guerre et celles de la politique sont antinomiques. A partir du moment où la guerre

est déclarée, la politique s’interrompt et nous entrons dans le règne de la violence

instrumentale des moyens de la guerre.

Deuxième  réflexion :  Il  n’existe  pas  de  « guerre  juste ».  La  cause  qui

justifie  la  guerre  peut  être  juste,  mais  les  moyens  de  la  guerre,  c’est-à-dire  les

destructions,  les  bombardements de civils,  le  déchaînement des armes meurtrières

toujours plus sophistiquées et puissantes, tous ces moyens ne sont jamais justes, car

ils  sèment  la  terreur,  la  désolation,  la  mort  avec  des  victimes  toujours  plus

nombreuses.  Le concept  de  « guerre  juste »  ne peut  avoir  sa  place  que dans  une

culture  de  la  violence  qui  considère  que  tous  les  moyens sont  bons,  légitimes  et

nécessaires pour atteindre un objectif, pour défendre une cause, qu’elle s’appelle la

patrie,  la  démocratie,  ou  même  la  paix.  La  guerre  est  une  folie  meurtrière,  un

immense malheur, une tragédie irréparable que rien ne peut justifier. 

Troisième  réflexion :  la  guerre  rime  avec  déshumanisation.  La  guerre

entraîne  aussi  une  forme  de  déshumanisation  des  soldats  enrôlés,  entraînés,

instrumentalisés pour commettre des actes qu’en temps normal la raison réprouve. On

pense faire la guerre pour défendre une noble cause, mais dans les faits on tue, on

massacre, et on finit par s’y habituer. On ne sort pas indemne de la violence que l’on



3

inflige  aux  autres  pendant  la  guerre.  Combien  de  soldats  revenus  de  la  guerre

désormais  incapables  de  mener  une  vie  normale  du  fait  de  symptômes  post-

traumatiques ou/et de blessures physiques définitives ? Et combien de suicides ? La

guerre est illégitime car elle est contraire à la nature profonde de l’homme. Elle est un

suicide collectif.

Quatrième réflexion : La paix n’est pas le contraire de la guerre, elle n’est

pas un état de « non guerre ». La paix est un accord entre deux parties pour cesser les

hostilités  et  définir  les  modalités  d’une  coexistence  commune  pacifique.

Fondamentalement, la paix n’est pas un état, mais une action constructive qui relève

de la volonté humaine. La paix est toujours fragile et nécessite une vigilance et une

action résolue pour prévenir les risques de guerre.

Cinquième réflexion :  La paix a besoin de la justice. L’absence de guerre

n’est  pas  suffisante  pour  être  en  paix.  Dans  un  régime  totalitaire,  la  « paix »  et

« l’ordre »  règnent,  mais  l’injustice  et  l’oppression  sont  la  norme.  Ce  qui  porte

atteinte à la paix, c’est précisément tout ce qui porte atteinte à la dignité humaine. Pas

de paix sans justice. La première tâche d’une politique de paix, c’est d’instaurer la

justice par le biais d’institutions démocratiques qui garantissent l’égalité des droits et

le respect des libertés.

Sixième réflexion :  La paix est un combat.  La paix dans la justice et la

liberté, si elle est un droit de la personne humaine, sera toujours un droit à conquérir,

tant les valeurs qui la fondent sont fragiles et sont mises en cause par des idéologies

de la violence, de l’exclusion, de la discrimination qui continuent à prospérer. Le

combat pour la paix est un éternel combat.

Les insuffisances du pacifisme traditionnel

Ces premières réflexions et définitions sur la guerre et la paix, du point de 



4

vue de la grille de lecture de la non-violence, nous amènent à pointer du doigt les 

insuffisances du pacifisme « traditionnel », qu’il soit « absolu » ou « conditionnel ».

Lorsque les partisans du pacifisme considèrent  que la guerre est  le plus

grand des maux,  ils  risquent  de concevoir  la  paix,  en tant  qu’absence  de  guerre,

comme un absolu. Ce faisant, ils pourraient s’accommoder d’une paix sans justice et

sans  liberté.  Le  pacifisme  absolu  s’enferme  alors  dans  une  posture  moraliste,

dénonçant  certes  avec  raison  les  horreurs  de  la  guerre,  mais  sans  prise  sur  les

événements. Il prête ainsi le flanc à la critique de ceux qui considèrent les pacifistes

comme des utopistes dangereux qui cautionnent les oppressions et les injustices.

Un autre élément de faiblesse du pacifisme est de considérer que les armées

et  les  armements  sont  les  premiers  facteurs  de  guerre,  oubliant  que  ce  sont  les

idéologies nationalistes, religieuses, impérialistes et capitalistes, principalement, qui

sont  sources  de  guerre.  Le  désarmement,  s’il  est  souhaitable  pour  abaisser  les

tensions  et  les  risques  de  guerre,  n’est  pas  suffisant  pour  éradiquer  la  guerre  de

l’histoire. Il importe de s’attaquer aux racines de l’émergence des guerres.

Le  pacifisme  « conditionnel »,  tout  en  condamnant  la  guerre,  considère

qu’il  existe  des  situations  historiques  où la  nécessité  de  la  guerre  s’impose  pour

résister à une agression extérieure. Ce pacifisme là est proche de la doctrine de la

« guerre juste », au nom de la défense de la cause juste. Les tenants de ce pacifisme

auront alors bien du mal à faire comprendre que le recours à la guerre est un moindre

mal, alors que les arguments pour combattre le mal de la guerre ont été auparavant

déployés avec vigueur.

Qu’il soit « absolu » ou « conditionnel », le pacifisme procède trop souvent

d’une vision idéaliste de l’histoire. En faisant l’éloge du droit,  du dialogue, de la

confiance,  de  l’amitié  et  de  la  réconciliation  entre  les  peuples  pour  résoudre  les

conflits internationaux, le discours pacifiste semble ignorer les rapports de force qui



5

régissent les conflits. 

La grande faiblesse du pacifisme, malgré ses mérites et ses vertus, est de ne

pas proposer d’alternatives pour défendre la liberté et la justice lors des conflits. Le

pacifisme traditionnel a ainsi été dans l’incapacité d’avoir une réelle prise sur les

événements. Et il s’est retrouvé largement stigmatisé par l’idéologie dominante, mais

aussi par des philosophes, et non des moindres, comme Simone Weil.  Les partisans

du militarisme utilisent d’ailleurs souvent Les accords de Munich de 1938 comme

insulte  suprême  pour  dénigrer  ceux  qui  défendent  le  non  recours  à  l’escalade

militaire. Tout débat est alors bloqué.

Les rapports contrariés entre le pacifisme et la non-violence

J’en viens maintenant à ce que j’appelle,  les rapports contrariés entre le

pacifisme et  la non-violence,  même si  les  premières réflexions montrent  déjà  des

nuances et des différences entre les deux notions. Il est un fait que le pacifisme et la

non-violence  ont  rarement  fait  cause  commune.  L’histoire  nous  apporte  quelques

éléments de réponse.

Si nous écoutons le fondateur de la non-violence contemporaine,  Gandhi,

on  pourrait  le  classer  dans  la  catégorie  des  « pacifistes  conditionnels ».  Lorsque

Gandhi  écrit  qu’il  préférerait  que  l’Inde  eut  recours  aux  armes  contre  l’empire

britannique  plutôt  que  de  voir  son  peuple  humilié  et  martyrisé  sans  réagir,  il

cautionne une forme de « guerre juste ». « Si le choix n’était qu’entre la violence et la

lâcheté, dit encore Gandhi, je conseillerais la violence ». Toutefois, on oublie trop

souvent la suite de sa réflexion : « Mais je n’en crois pas moins que la non-violence

est supérieure à la violence ». Et tout le mérite de Gandhi a été justement de montrer

qu’il  existait  une  alternative non-violente  à  la  résistance  armée et  à  la  guerre  de

libération.



6

Ce qui  est  certain,  c’est  que Gandhi  récuse  tout  pacifisme absolu.  Lui-

même  a  d’ailleurs  participé  à  plusieurs  conflits  armés  sans  être  toutefois  un

combattant. Il a constitué une unité d’ambulanciers qui a aidé les Britanniques dans la

guerre des Boers (1899-1902) ; en 1918, il a soutenu l’Angleterre en organisant une

campagne de recrutement pour l’armée indienne ; enfin, même s’il a condamné les

Accords de Munich et le recours à la guerre au nom du principe de non-violence, il a

tout fait pour éviter de gêner l’effort de guerre britannique contre Hitler entre 1939 et

1942.

Un autre repère historique est Romain Rolland. Comme vous le savez, il a

été l’un des plus fervent défenseur de la cause de la paix en 1914 et est devenu de ce

fait l’une des plus importantes personnalités pacifistes de son époque. Lorsqu’il se

met à l’écoute de Gandhi, en 1924, et qu’il publie une biographie du leader indien,

Romain  Rolland  s’attache  à  distinguer  la  non-violence  du  pacifisme.  Du  moins,

Romain Rolland veut se démarquer d’un certain pacifisme qui ignore la réalité des

conflits, ce qu’il appelle le « pacifisme passif », pour mieux faire valoir la force de

l’action non-violente, qui est tout le contraire de la passivité. 

Cependant, et nous sommes au cœur des dilemmes qui ont souvent traversé

les militants de la non-violence dans l’histoire, Romain Rolland constate, dans les

années 30,  que l’Europe n’a pas voulu prêter  attention à cette forme nouvelle de

combat (et à cet égard, il en veut à ses amis pacifistes). Il affirme alors que l’Europe

se trouve à ce moment-là dans la nécessité de tout faire pour combattre le fascisme et

le nazisme. A regrets, et tout en gardant la non-violence de Gandhi en haute estime, il

considère que l’Europe n’a pas d’autres choix que les moyens de la violence et la

guerre pour lutter contre l’impérialisme et le fascisme.

Ce dilemme demeure encore  aujourd’hui.  Lorsque les  États  investissent

dans les seuls moyens de la violence armée et de la guerre pour protéger la nation

d’une agression extérieure,  seuls ces moyens sont opérationnels quand l’agression



7

survient.  Le  militant  pacifiste  et  le  militant  non-violent  sont  alors  tous  les  deux

confrontés à une tension morale extrême issue de ce dilemme : soit soutenir la guerre

pour ne pas cautionner une injustice, mais au risque de trahir ses propres valeurs et

convictions, pacifistes ou non-violentes ; soit refuser le choix de la guerre sans avoir

la possibilité de soutenir une alternative opérationnelle pour combattre efficacement

l’agression,  et  ce  faisant  se  sentir  moralement  complice  d’une injustice  flagrante.

C’est dans ce dilemme que nous sommes actuellement, notamment par rapport à la

guerre en Ukraine. 

Dans les rapports contrariés entre la non-violence et le pacifisme, il y a une

critique  fondamentale  émise  par  les  partisans  de  la  non-violence  à  l’encontre  du

pacifisme traditionnel. Cette critique peut se résumer en une formule : Les discours

contre la guerre, les discours pour le désarmement, aussi nécessaires soient-ils, sont

insuffisants et inopérants parce qu’ils oublient un point fondamental, à savoir que

« la guerre ne mérite pas seulement une condamnation, elle exige une alternative1 »

(Jean-Marie  Muller).  De  la  même manière  que  la  non-violence,  qui  dit  non à  la

violence, propose et met en œuvre des stratégies d’action non-violente pour lutter

contre les injustices et les oppressions, le non à la guerre doit s’accompagner de la

mise en œuvre d’« équivalents fonctionnels de la guerre » qui permettent aux peuples

de résister contre les oppressions et aux nations de se défendre contre des agressions

militaires.

La guerre nécessite une alternative

La philosophie  politique  de  la  non-violence  estime  en  effet  cohérent  et

responsable de penser et concevoir des alternatives opérationnelles et crédibles à la

guerre classique pour défendre et promouvoir la paix dans la justice. Quelles sont ces

alternatives ?

1 Jean-Marie Muller, Dictionnaire de la non-violence, Ed. Du Relié, 2005, p. 266.



8

La première est  ce que nous appelons  la défense civile non-violente.  Le

militant de la non-violence soucieux de préserver et bâtir la paix avec des moyens

justes a conscience qu’il ne peut se dérober face à ses responsabilités en matière de

défense.  Depuis  les  années  50,  et  pendant  plus  de  quarante  ans,  de  nombreux

universitaires, mais aussi des militants de la non-violence, ont réalisé, à partir des

études de cas de résistance civile dans l’histoire, des travaux de recherche sur une

forme de défense alternative à la défense armée, basée sur les moyens de l’action

non-violente. La défense civile non-violente est une politique de défense qui met en

place et si besoin met en œuvre des moyens de résistance civile pour empêcher un

agresseur  éventuel  d’atteindre  ses  objectifs  militaires,  politiques,  idéologiques  et

économiques.  Cette réflexion sur cette forme de défense,  était  en veille depuis le

début des années 90, elle redevient d’actualité à la faveur de la guerre en Ukraine.

Signalons que de nombreux gouvernements en Europe, dans les années 60, 70 et 80

se sont intéressés à la défense civile non-violente, ont commandé des études et ont

envisagé  de  mettre  en  place  des  mesures  de  défense  civile  non-violente,  en

complément de la défense militaire.

La seconde alternative se nomme l’intervention civile de paix, qui a émergé

depuis le début des années 90. Des groupes de civils non armés interviennent au sein

de pays en conflit en mettant en œuvre, généralement sous mandat international, des

missions et des actions d'observation, d'interposition, de médiation et de protection en

vue de favoriser le dialogue entre les parties en conflit et de rétablir, sauvegarder ou

maintenir la paix. L'intervention civile peut être considérée comme une alternative à

l'intervention militaire ;  elle favorise l'émergence et la mise en place de solutions

politiques  aux  conflits.  Elle  repose  sur  la  formation  d'équipes  de  civils  au  sein

d'Organisations  Non  Gouvernementales.  Aujourd'hui,  elle  privilégie  surtout  la

protection non armée des civils, menacés dans leur pays par des conflits armés, avec

l'appui des acteurs de paix locaux.

La valorisation et la promotion de ces alternatives à la guerre, à la défense



9

armée et à l’intervention militaire apporte de la crédibilité à la lutte pour la paix en

montrant que la violence et la guerre ne sont pas une fatalité. Elles soulignent qu’il

est  temps  désormais  d’investir  dans  d’autres  moyens,  d’autres  méthodes  pour

construire durablement la paix sur des bases solides.

Vers un pacifisme non-violent ?

Pour  terminer  cette  contribution,  je  voudrais  m’attacher  à  réfléchir  aux

convergences entre  le  pacifisme  et  la  non-violence,  et  aux  possibilités  de

rapprochement entre les deux notions, qui pourraient aboutir à ce que l’on pourrait

nommer un « pacifisme non-violent » ou un « pacifisme actif et non-violent ».

Les convergences existent déjà : les partisans du pacifisme et de la non-

violence  dénoncent  les  guerres,  luttent  contre  les  guerres,  se  mobilisent  contre  la

course  aux armements et  les  ventes  d’armes,  et  sont  favorables  à  des  réglements

pacifiques des conflits par les voies du dialogue et de la médiation. 

Il y a donc une base commune qui doit  amener les uns et les autres au

dialogue et à l’action. En revisitant les insuffisances historiques du pacifisme, tout en

valorisant  sa  dimension  éthique,  en  considérant  les  apports  de  la  stratégie  non-

violente pour combattre les injustices, tout en reconnaissant la faiblesse numérique de

ses partisans, les uns et les autres pourraient s’engager dans la voie d’un dialogue

constructif  et  d’un  rapprochement  idéologique  et  pratique  entre  les  mouvements

pacifistes et les mouvements non-violents.

Un « pacifisme actif et non-violent » pourrait ainsi émerger sur des bases

claires dont voici quelques contours :

- Résistance à la guerre, mais lutte également contre les causes structurelles

et  idéologiques  des  guerres  et  la  nécessité  de  changer  les  structures  politiques,



10

économiques et sociales qui produisent de la violence et sont sources de guerres.

- Reconnaissance de la nécessité du conflit et de l’existence des rapports de

force sur  le plan international,  ce  qui  implique de prendre en compte le rôle des

populations et des sociétés civiles dans les mobilisations pour la paix.

-  Engagement pour la paix, le désarmement et le transarmement par des

campagnes non-violentes qui valorisent aussi les alternatives à la guerre, à la défense

armée et aux interventions militaires.

-  Lutte pour la réduction des dépenses d’armement en mettant en avant la

nécessité  de  reconvertir  progressivement  l’industrie  de  guerre,  d’investir  dans  les

services publics (éducation, santé), et d’investir dans la lutte contre le réchauffement

climatique et pour la transition écologique.

-  Soutien aux  objecteurs  de  conscience  et  aux  réfractaires  au  service

militaire et à la guerre partout dans le monde, car ils sont « les pionniers d’un monde

sans guerre » (Einstein).

- Promotion d’une culture de la paix et de la non-violence, notamment par

l’éducation, en s’appuyant sur les résolutions onusiennes de ces dernières décennies.

Ce dernier point est essentiel car il permet d’infuser largement, y compris dans les

institutions, l’idée essentielle que la paix se prépare avec les moyens de la paix dès le

plus jeune âge. Si vis pacem para pacem.

Voici donc quelques éléments permettant de penser un nouveau pacifisme

pour  le  XXIe siècle,  un  « pacifisme  actif,  non-violent  et  positif »,  susceptible  de

mobiliser massivement et surtout d’être efficace dans une période lourde de menaces

pour notre avenir commun et notre vivre ensemble.


